
From the issue: Didaskalia 173
Release date: luty 2023
Source URL: https://didaskalia.pl/pl/artykul/rozmyslania-o-relacyjnosci

/ TANIEC

Rozmyślania o relacyjności

Michalina Spychała

Cricoteka w Krakowie

Na dwóch nogach/back on feet, czyli anatomia relacyjności

choreografia i wykonanie: Magda Fejdasz, Weronika Pelczyńska, kostium: Monika
Nyckowska, światło: Klaudyna Schubert, kompozycja i wykonanie: Natan Kryszk, realizacja i
wykonanie nagrania: Aleksander Żurowski, konsultacje dramaturgiczne: Patrycja Kowańska,
Monika Szpunar, konsultacje akrobatyczne: Jakub Odzioba

premiera: 23 października 2022 w ramach w ramach programu Rollercoaster. Kolekcjonerzy
wrażeń

Kontrola, granice, bariery

Trema przed pokazaniem nowego dzieła oraz sprostaniem oczekiwaniom
widzów premierowych, którzy są przecież szczególną publicznością: składają
się na nią znajomi, goście z branży, prasa i sponsorzy, ma paraliżujący wpływ
na twórców. Artyści są do tego przyzwyczajeni, bo przecież muszą, skoro
tworzenie nowych spektakli to ich praca. Jednak gdybyśmy zdjęli
odpowiedzialność za udaną premierę z twórców i pomyśleli o rozłożeniu jej



na wszystkich uczestników, to zauważymy, że oczekiwania i reakcje
obserwatorów są tak samo istotne jak wkład artystów. Może powinniśmy
pomyśleć o premierze jako projekcie, który będzie się przekształcał z każdym
kolejnym przedstawieniem? Jeśli przychodząc na premierę nie
oczekiwalibyśmy skończonej pracy, to czy przestrzeń na zmianę nie
dawałaby twórcom więcej wolności, a co za tym idzie miejsca na
eksperymenty? Czy to, co uznajemy za dobry spektakl, powinno być
powtarzalne bez większych przekształceń i ukazywać wirtuozerię twórców?
Czy naprawdę szukamy w sztuce bezbłędności i powtarzalności?

Zaczęłam recenzję od uwag dotyczących widowni, ponieważ Magda Fejdasz i
Weronika Pelczyńska od początku Na dwóch nogach/back on feet, czyli
anatomia relacyjności wchodzą w relacje z widownią i dają do zrozumienia,
że nasza obecność jest kluczowa dla ich gestów scenicznych. To, co się
wydarzy z ich ciałem, zależy w dużej mierze od reakcji odbiorców i
odbiorczyń. Komunikują to otwarcie, przed samym wejściem na scenę
prezentując przewodnik. Kompozytor Natan Kryszk stanął przed
publicznością i odczytał przygotowane przez twórczynie wprowadzenie,
które tłumaczy zasady uczestnictwa w performansie: można swobodnie
poruszać w jego trakcie, a nawet w ogóle nie siadać na miejscach
przeznaczonych dla publiczności. Biała podłoga do tańca jest jedynym
ograniczeniem ruchu dla widzów, ponieważ instrukcje wspominają o niej
jako miejscu dla tancerek, tak by interakcje nie odbywały się bezpośrednie
między ciałami – dzięki temu każdy może czuć się bezpiecznie, a
jednocześnie mieć możliwość wyjścia poza pozycję obserwującego.

Zaczynamy spektakl od przejścia dookoła białej podłogi, na której znajdują
się już artystki oraz kostium służący jako obiekt, z którym wejdą w relację.
Artystki wciąż na nowo wykonują gest zwrócenia wzroku na widzów, który



ma im uświadomić, że wszystko, co dzieje się na scenie, jest oddziaływaniem
obustronnym między sceną a widownią. Stałe szukanie kontaktu wzrokowego
zmienia pozycję widzki ze schowanej, nieobecnej obserwatorki w
uczestniczkę, która ma wpływ na przebieg performansu. Te relacje
zobrazowała najlepiej aktywność jednego z gości, dwuletniego dziecka, które
– w odróżnieniu od dorosłych – nie miało zahamowań i podążyło za instrukcją
uczestniczenia w ruchu scenicznym. Chłopiec zaczynał od wchodzenia powoli
w przestrzeń sceny, by z każdą rundą przechodzić coraz dalej, pozwalać
sobie na więcej. Odważnie testował, jak daleko może się posunąć, wracając
za każdym razem do matki, jakby chciał się upewnić, czy jego działania są
akceptowane. W finałowej fazie spektaklu przeistoczyło się to w zataczanie
coraz szybszych kręgów wokół tancerek. Spontaniczne działania dziecka
pokazują, jak można zmienić postrzeganie roli widza w spektaklu – jeśli tylko
przyjąć zaproszenie wystosowane przez artystki.

Jeżeli skupimy się nie tylko na ciałach artystek, wyeksponowanych przez
reflektory, wykonujących konkretną choreografię, mających za sobą trening i
męczących się w trakcie performansu, a dołączymy do obserwacji nasze
własne ciało, które reaguje na akcję – wówczas zmieni się nasze
doświadczenie odbioru spektaklu. Jeżeli zaczęlibyśmy uczestniczyć w
spektaklu, uruchamiając nie tylko odbiór emocjonalny czy intelektualny, ale
również fizyczny, skupiając się na tym, jak spektakl pobudza nasze ciało, czy
jak to, co się dzieje na scenie, aktywizuje w nas chęć ruchu, czy czujemy
potrzebę zmiany miejsca albo zastanawiamy się, jak wyglądałby gest czy
ruch z innej perspektywy. Jeśli pozwolilibyśmy sobie przetestować wszystkie
te odczucia, wchodząc w przestrzeń, sprawdzając, jak teorie czy uczucia na
nas oddziałują, wtedy łatwiej byłoby nam zrozumieć relacje wytwarzane na
scenie między performerkami. Poprzez ruch i możliwość zmiany pozycji w
trakcie obserwacji choreografii Fejdasz i Pelczyńskiej można zauważyć, jak



nasze ciało, jego rytm, napięcie, temperatura wpływają na ciała artystek,
ponieważ rozproszenie ich skupienia, zwykle niezakłócanego przez czarną
masę siedzących bez ruchu widzów, zmienia sceniczny ruch.

Dziecko testowało odbiór spektaklu z różnych perspektyw, przez oddalanie
się, przybliżanie, zmienianie kątów patrzenia i tempa chodzenia. Wydaje się
to banalnym spostrzeżeniem, jednak prawie nikt z dorosłych uczestników –
mimo wystosowanego przez artystki zaproszenia – nie odważył się wstać z
krzesła i choćby zmienić miejsca. Dało się też usłyszeć na widowni
oburzenie, że dziecko dostało taką swobodę ruchu, jego reakcje postrzegane
były jako niestosowne i przeszkadzające w odbiorze. To zniesmaczenie
widzów przywołuje podstawowe pytanie Eriki Fischer-Lichte (2008): czego
oczekujemy od spektaklu? Czy przychodzimy jako bierni konsumenci
podziwiać dzieło sztuki, czy też ciekawi nas proces, który przebiega za
każdym razem inaczej poprzez dzielenie wspólnej przestrzeni sceny i
widowni? Otwartość dziecka, które nie było pewne, co można robić w
teatrze, a czego nie, uświadomiła mi, jak spętane jesteśmy społecznymi
regułami zachowań, niepisanymi i uwewnętrznionymi zakazami i nakazami.

Wnętrzności i zewnętrzności

Choreografia składa się z sekwencji ruchów, które opierają się na zasadzie
łączenia i rozdzielania się dwóch ciał. Pozycją wyjściową są rozłączone ciała,
które zaczynają wchodzić ze sobą w bliższą relację poprzez gest złączenia
dłoni jako manifestacji obopólnej zgody na wejście w proces współtworzenia.
Następnie po ściągnięciu wiszącego nad głowami performerek garnituru
każda z nich zakłada jedną jego część i zaczyna samodzielnie zapoznawać się
z jego materią. Poprzez drgania i falowanie performerki starają się zbadać
zakres ruchu i charakter obiektu, jaki na siebie przyjęły. Ich odrębne



poszukiwania zatrzymują się w parterze, gdzie performerki na nowo znajdują
ze sobą kontakt i szukają pozycji, w której będą identyczne niczym odbicie
lustrzane. Przymierzanie gestów, przejmowanie ruchów partnerki jest
długim i powolnym procesem, który zmierza do zbliżenia obu ciał. Niczym
magnes dwie części garnituru zdają się powoli przyciągać i łączyć. W tym
momencie rozpoczyna się sklejanie i przepływanie dwóch organizmów, które
w wysiłku, ale i trosce badają relacje między sobą a kostiumem, dodatkowo
nadającym im kształt. Dlatego ich ruchy funkcjonują w ramach łączenia
marynarki i spodni w kształt pełnego garnituru, ale również wariacji na
temat zmniejszania, powiększania i wykrzywiania stwarzanej istoty –
Olbrzymki. Uważnie współpracujące ciała bawią się iluzją kreowania z siebie
innego bytu. Ich synchroniczne ruchy pozwalają tworzyć obrazy perfekcyjnie
dopasowanych kończyn, które zdają się jednością. Jednak przez pracę na
nieustającej zmianie każdy obraz zostaje równie szybko zdeformowany i
rozsypany, jak oddala nas od prostych prób utworzenia konkretnej i idealnej
figury. Choć chwilami widzimy perfekcyjny kształt, który dowodzi
dokładności, siły i wzajemnego zaufania twórczyń, to nie jest on celem
choreografii. Najistotniejszy jest proces negocjacji między ciałami, które
partnerują sobie na scenie.

Większość osób, z którymi rozmawiałam, zapamiętało jedynie pierwszą część
tytułu performansu. „Na dwóch nogach”, jak stwierdziły autorki, odnosi się
do związku frazeologicznego „stanąć na nogi”, czyli złapać równowagę,
odzyskać siły, a w przypadku spektaklu także do stworzenia istoty, która
wstaje na dwie nogi. Jednak myślę, że poprzestanie na pierwszym członie
tytułu może być zwodnicze i zubażające odbiór. Drugi człon – „anatomia
relacyjności” – odsyła nie tylko do wypunktowanej już relacji scena-
widownia, ale również do relacji między artystkami. Weronika Pelczyńska i
Magdalena Fejdasz współpracują ze sobą od długiego czasu (pracując przy



Kuli, Kulistach, a także działając w Instytucie Teatralnym przy projekcie
Refrakcja), co jest istotne dla ich projektów, ponieważ dzięki zaufaniu i
pielęgnowanej w ich praktykach wzajemnej trosce, choreografia przestaje
być jedynie odtwarzaną sekwencją ruchów, a staje się studium cierpliwości i
uważności. Oprócz tego, że każda pozycja jest bardzo dobrze przemyślana i
przećwiczona, ma w sobie również delikatność i naturalność. Praca nad
powołaniem do życia Olbrzymki, czyli kreacji zainspirowanej gigantycznym
garniturem z kolekcji modowej, jest przestrzenią do badania interakcji ze
swoimi ciałami we wzajemnej relacji, uwikłanymi w skomplikowany związek
z kostiumem-obiektem, który pod wpływem ich działań zmienia swój kształt i
znaczenia.

Użyty w spektaklu garnitur autorstwa Moniki Nyckowskiej powstał w ramach
kolekcji costYOUme/YOUuniform w 2017 roku na Królewskiej Akademii
Sztuk Pięknych w Antwerpii. Jak piszą twórczynie: „zbiór kostiumów
performatywnych kwestionuje i przewartościowuje granice pomiędzy
tożsamościami, tworząc transgresywne sylwetki składające się na mapę
wizualnych tożsamości”. Powstało piętnaście takich kostiumów. „Obiekt
bi(g)gender jest połączeniem cech męskiej i kobiecej fizyczności, które
spotykają się w symbolicznej harmonii dwoistości. Sylwetka oversizowego
garnituru wykorzystuje graficzną reprezentacje tożsamości posługując się
charakterystyczną formą i kolorem. Różowy lampas umieszczony wzdłuż
całej sylwetki kontrastuje z czerwienią symbolizującą krew menstruacyjną.
Artystka wybrała formę garniturową kostiumu „zainspirowana pojęciem
«penis envie», czyli zjawiskiem wchodzenia w męską rolę przez kobiety
zakładające garsonki, by móc odzyskać (nie-swój) głos, dlatego garnitur
wydaje się jedynym prawdziwym ubraniem”1. Istotne jest również
powiększenie garnituru, tak że marynarka i spodnie mogą być używane nie
tylko w zestawie, ale również jako osobne kostiumy. Spodnie podciągnięte



ponad piersi stają się kombinezonem, w którym jest nawet miejsce na
schowanie rąk do środka, by można było naginać jego formę, dekonstruując
podstawowy kształt. Marynarka staje się sukienką, która wydłużonymi
rękawami zakrywa całe ręce łącznie z dłońmi.

Przedłużone nogawki i rękawy nie tylko zmieniają sylwetki tancerek, ale i
utrudniają im swobodny ruch. Nie każdy gest wykonywany jest bez wysiłku i
problemów, stąd pojawia się poprawianie i ustawianie materiału, tak by
można było bezpiecznie przejść z jednej pozycji do drugiej. Gesty, które
mogą być odbierane przez widzki jako prywatne, pochodzące spoza partytury
ruchu, zanieczyszczające ją i przez to niepożądane, zostały tutaj włączone w
choreografię, przekute w powtarzane działanie, które ma podkreślić pracę
ciała: to, że pomimo płynnie zmieniających się pozycji, ciało nieustająco
podejmuje wysiłek. Gesty te tematyzują również granicę pomiędzy tym, co
uważamy w tańcu za profesjonalne, a co odbieramy jako przypadkowe i
prywatne. Taki sposób pracy kwestionuje ideologię tańca jako opartego na
wirtuozerii, a skupia się na prowokowaniu pytań. Na przykład, gdy artystka
podciąga opadający materiał, musimy zapytać, czy jest to błąd, czy gest
zaprogramowany – a może spontaniczny, wynikający z naturalnej potrzeby
ciała, którego artystka postanowiła nie ukrywać, ale włączyć w choreografię?

Wyolbrzymiona marynarka i spodnie są pretekstem do dyskusji na temat
ukrywania i odkrywania ciała, które przez nałożenie na siebie
zdeformowanych klisz kostiumu zaczyna z każdą figurą oznaczać coś innego.
Męskość, kobiecość, formalność, nagość przestają być prostymi definicjami,
a zostają opakowane w materiał zmieniających się znaczeń, do których
przedyskutowania zapraszają artystki. W przestrzeni Cricoteki poświęconej
twórczości Tadeusza Kantora feminizacja kostiumu staję się istotnym gestem
emancypacyjnym. Przejęcie garnituru męskiego i gra z jego wizerunkiem jest



jednocześnie podważeniem symbolicznej siły patriarchatu, który wyznacza
kobiecym ciałom dopuszczalne granice ekspresji, linie i marginesy. Artystki
zaczynają manipulować tymi granicami, rozmiękczając je swoim ruchem. Ich
filigranowe ciała zdają się przytłoczone przez materiał garnituru, ale również
cały zbiór znaczeń, jaki on ze sobą niesie, dlatego powolny ruch jasno
naznacza tematy tabu dotyczące cielesności kobiet. W ich gestach odbija się
echo potrzeby otwartych rozmów na temat cielesności kobiet, bez
wulgaryzacji czy seksualizacji. Temat ten podejmowany jest nie tylko za
pośrednictwem garnituru Olbrzymki. Performerki ubrane są w dwuczęściową
bieliznę, której subtelność i cielisty kolor zacierają granicę między ubraniem
a nagością ciała, ukazanego jako bezbronne i kruche. Cienkie czarne linie,
wykańczające skromne spodenki z wysokim stanem i staniki bez ramiączek,
są jak linie zaznaczające marginesy na czystej kartce, które wyznaczają
granice swobody.

Jednym z powracających motywów w choreografii jest ruch chowania się
jednej performerki między nogami drugiej. Gest ten nawiązuje do momentu
narodzin i pytania o rolę ciała matki, które jest pierwszym, jakie poznajemy.
Jednocześnie ruch ten sygnalizuje temat transformacji, której podlegają ciała
artystek zaprzęgnięte do kreowania ciała Olbrzymki – a w ten sposób
również temat ciągłych przemian towarzyszących ciału, które jest w stanie
dawać nowe życie. Na każdym z tych poziomów powraca kluczowy dla
projektu temat ciała, które powinno być silne i niezależne, ale jednocześnie
opiekuńcze i ciepłe.

Współodczuwanie

Za każdym razem, kiedy myślę o tym performansie, wracają do mnie
odczucia towarzyszące mi podczas oglądania. Zastanawiałam się, dlaczego,



mimo zaproszenia do zmiany miejsca i wprawienia mojego własnego ciała w
ruch, tego nie zrobiłam. Na początku analizowałam, jak wplątana jestem w
konstrukt tradycyjnego postrzegania spektaklu i hierarchii. Zastanawiałam
się też, czy może to po prostu ciasna przestrzeń widowni mnie zblokowała.
Wkrótce zrozumiałam, że choć wszystko to na pewno na mnie wpłynęło, to
nie ruszyłam się przede wszystkim z powodu skupienia, z jakim oglądałam
spektakl. Chodziło nie tylko o analizę, ale także doświadczenie zmysłowe:
dominującym trybem mojego doświadczenia przedstawienia było podążanie
za ruchem, oddanie się jego tempu, bliskości i złożoności. Czułam się tak,
jakbym wchłaniała oczami przemieszczające się ciała. Moje własne ciało
zamarło, bo bało się stracić choć na chwilę kontakt z ruchem rąk i nóg
artystek, ich napinających się mięśni, drgających ust. Ten odbiór pozwolił mi
w niezwykle sensualny sposób zapamiętać to wydarzenie. Uruchomiła się we
mnie sfera współodczuwania trudu związanego z wykonywaniem
skomplikowanych pozycji, momentami wstrzymywałam oddech, co
uświadamiałam sobie dopiero po chwili. Przez spowolnione tempo i
niezwykłą precyzję układania każdej cząstki ciała widziałam realność
obecności dwóch kobiet i łączącej ich więzi, do której czułam się zaproszona.

 

Wzór cytowania:

Spychała, Michalina, Rozmyślania o relacyjności, „Didaskalia. Gazeta
Teatralna” 2023 nr 173,
https://didaskalia.pl/en/article/rozmyslania-o-relacyjnosci.



Author
Michalina Spychała – studentka teatrologii UJ.

Footnotes
1. Informacje umieszczone na profilu @praktyki_siostrzeństwa na Instagramie
https://www.instagram.com/stories/highlights/17995742419555602/[dostęp: 10.02.2023].

Bibliography
Fischer-Lichte, Erika Estetyka performatywności, przeł. M. Borowski, M. Sugiera,
Księgarnia Akademicka, Kraków 2008.

Source URL: https://didaskalia.pl/article/rozmyslania-o-relacyjnosci


