
Z numeru: Didaskalia 190
Data wydania: grudzień 2025
Źródło: https://didaskalia.pl/pl/artykul/dotyk-konca

/ TANIEC

Dotyk końca

Katarzyna Kmiecik

Komuna Warszawa

Sublime

choreografia i wykonanie: Karolina Kraczkowska, dramaturgia: Ramona Nagabczyńska,
reżyseria świateł: Paweł Bownik, scenografia i kostiumy: Wiktoria Walendzik

premiera: 3 października 2025

 

The End

koncepcja, choreografia, performans: Magda Jędra, Kasia Kania, muzyka, teksty piosenek,
performans: Nagrobki (Maciej Salamon, Adam Witkowski), dramaturgia i tekst piosenki
Rozczarowanie: Anka Herbut, kostiumy i scenografia: Marta Szypulska, reżyseria świateł:
Jędrzej Jęcikowski

premiera: 29 października 2025

Nowy sezon w Komunie Warszawa otworzyły dwie choreograficzne premiery:
Sublime Karoliny Kraczkowskiej – intymne solo o wzniosłości, czyli emocji,
która zachwyca i boli jednocześnie, oraz The End Magdy Jędry i Kasi Kani,



performans o utracie i oswajaniu tego, co nieuchronne. Oba spektakle, choć
różne w estetyce, formie i rytmie, splatają się w pytaniu o to, co pozostaje w
ciele po końcu – wzruszenia, wysiłku, przemiany.

Wzniosłość w ciele

Karolina Kraczkowska siedzi na krześle, z głową pochyloną w dół. Jej włosy
opadają swobodnie, zasłaniając twarz. Światło delikatnie omiata sylwetkę,
jakby wahało się, czy ujawnić obecność performerki. W ciszy i bezruchu czuć
napięcie, jakby ciało zaraz miało zostać porażone impulsem. To moment
zawieszenia, w którym jeszcze nic się nie wydarzyło, ale wszystko już drga
pod powierzchnią. Potem ciało zaczyna się poruszać niepewnie,
szarpnięciami, jakby reagowało na niewidzialne bodźce. W spektaklu
Kraczkowska podejmuje dialog z kategorią wzniosłości, rozumianą jako
doświadczenie wywołujące jednocześnie poczucie znajomości i
nieznajomości, momenty napięcia, które destabilizują nasze zwykłe
odczytywanie rzeczywistości i kontrastują piękno z wysublimowaniem. Ciało
staje się w tej wzniosłości, a jednocześnie ją uziemia. Ruchy performerki
oscylują przez cały czas między powolnym, niemal medytacyjnym gestem a
gwałtownym staccato – powtarzanym, jakby próbującym wyrwać się z ciała.
Wydaje się, że cały performans opiera się na napięciu pomiędzy podmiotem a
przedmiotem, między tym, co kontrolowane, a tym, co wymyka się
strukturze. Głos choreografki powracający w formie monologu działa jak nić
spajająca spektakl, a jednocześnie utrzymuje całość w nieustannym ruchu.

Opowieść Kraczkowskiej jest fragmentaryczna i refleksyjna. To pulsujący
strumień afektów, które uruchamiają się w reakcji na własne ciało i jego
doświadczanie, spleciony z myślami dotyczącymi lęku, zachwytu i chwil
bezradności. Afekty pojawiają się tu jako impulsy, które inicjują refleksję, a



myśli – jako próba ich uporządkowania. Monolog zawiera pytania,
skojarzenia i zdania wyrwane z codzienności, tworząc wielowarstwowy zapis
wewnętrznego procesu. Wszystko to ma wciągnąć widza w bezpośrednie
współodczuwanie stanu performerki. Kraczkowska na scenie jest
jednocześnie sobą i ikoną. Bada granice własnego ciała i jego możliwości,
eksplorując zarówno fizyczną wytrzymałość, jak i subtelność ruchu. Jednym z
głównych tematów spektaklu jest doświadczenie kobiecości, które w Sublime
bezpośrednio wiąże się z kategorią wzniosłości. Wzniosłość nie jest tu
monumentalnym gestem, lecz napięciem pomiędzy tym, co kulturowo
przypisane kobietom: delikatnością, estetyzacją emocji, „pięknym
przeżywaniem bólu” a tym, co realne, cielesne i nieuporządkowane. Spektakl
konfrontuje widza z pytaniem, czy nie nauczyliśmy się zbyt łatwo
przyjmować „akceptowalnych” sposobów przeżywania silnych emocji,
szczególnie w przypadku kobiet. Kraczkowska rozbraja te kulturowe klisze:
zamiast dekoracyjnej melancholii pokazuje afekt, który wymyka się kontroli.
Wzniosłość wyłania się właśnie w tym pęknięciu. W momencie, gdy
estetyzowana kobiecość zostaje odsłonięta jako konstrukcja, a emocja
ujawnia się w swojej pełnej, nieupiększonej intensywności.

Kraczkowska ucieleśnia napięcie między uległością a dominacją. Przemierza
scenę, upada i podnosi się w zapętlających się cyklach ruchów. Jej ciało
powtarza gesty opisane wcześniej – od powolnych, medytacyjnych unoszeń
po gwałtowne szarpnięcia. Spektakl angażuje się również w refleksję nad
uniwersalnym doświadczeniem bycia w świecie, który oczekuje od nas nie
tylko nieustannej kontroli, ale i ekspresyjności. Artystka pokazuje, jak ciało
staje się zarówno narzędziem ekspresji, jak i miejscem napięć wynikających z
konieczności godzenia tego, co wewnętrzne i somatyczne, z tym, co narzuca
otoczenie. To napięcia między spontanicznym afektem a kulturowo
oczekiwanym sposobem jego wyrażania, między prywatnym doświadczeniem



a społecznym wizerunkiem, a także między tym, co ciało komunikuje, a tym,
co chciałoby się ukryć lub podporządkować normom.

Scenografia składa się z fotela Poodle projektu Mateusza Sipiory,
przypominającego przystrzyżonego pudla, oraz stołu, którego blat kształtem
przywodzi na myśl serce. Najbardziej znaczącym elementem jest wyrastające
ze stołu pnącze – łodyga unosząca się ku górze, zawracająca, opadająca i
ponownie wznosząca się w parabolicznym ruchu. Jej cykliczność i
wewnętrzne napięcie można odczytać jako metaforę samej bohaterki, której
ciało również nieustannie podejmuje wysiłek: wzrasta, załamuje się i
powraca do ruchu. To nie tyle odrodzenie, ile powtarzający się impuls do
ponownego podjęcia działania.

Wzniosłość spektaklu Kraczkowskiej nie polega na osiągnięciu gotowego
spełnienia – nie chodzi o efektowny finał, punkt kulminacyjny ani estetyczne
„zadowolenie” widza – lecz na trwaniu w nieustannej próbie, w akcie
ciągłego mierzenia się z własnym ciężarem i pragnieniem ruchu, obecności,
ekspresji. Nie jest tu ważne sceniczne piękno; wzniosłość wyłania się z ciała,
które walczy z grawitacją i ograniczeniami materii, które testuje granice
własnych możliwości. Kraczkowska pokazuje wzniosłość jako doświadczenie
intensywnej obecności – graniczne napięcie między pełną kontrolą a
nieuchronnym chaosem ruchu. Jej ciało, niczym porażone prądem, wchodzi w
relacje z przestrzenią, scenografią i widzem, nieustannie balansując między
tym, co zamierzone, a tym, co wymyka się spod kontroli. Moment krzyku jest
punktem granicznym, w którym bohaterka traci kontakt ze sobą i własnymi
emocjami. Po tym wybuchu charakter monologu zmienia się – ton staje się
bardziej napięty, głos mocniejszy, wyraźnie modulowany, a słowa, często
powtarzane lub wykrzykiwane, zyskują dramatyczną wagę, uwydatniając
intensywność przeżywanych emocji. Jednocześnie ruch performerki



przyspiesza. Kraczkowska zrzuca krzesło, przesuwa stół, jakby fizycznie
kształtując przestrzeń wokół siebie i podkreślając echo napływających
afektów.

Jej ciało, dotąd wolniejsze i rytualne, teraz porusza się gwałtownie,
powtarzając wcześniej wykonywane gesty – wyciąganie rąk ku górze,
uderzenia dłonią w podłogę, gwałtowne skręty tułowia – ale w
przyspieszonym tempie. Cień bohaterki, rzucany na ścianę, zdaje się
podwajać, tworząc nową, niejednoznaczną postać.

Światło w Sublime, opracowane przez Pawła Bownika, nie jest jedynie
elementem technicznym – to osobny, żywy byt. Artysta, znany z pracy z
fotografią, wprowadził na scenę własny obiekt: lampę-rzeźbę, która ożywia
jego fotograficzny język w przestrzeni teatralnej. Konstrukcja lamp o różnym
charakterze i kierunku światła nie tylko modeluje ciało Kraczkowskiej, lecz
także tworzy z nim wizualny dialog. Światło raz wydobywa ciało z ciemności,
raz pochłania, budując napięcie między jego materialnością a ulotnością
obrazu. Obiekt staje się pośrednikiem – przypomina o źródle światła, o akcie
patrzenia i o samej naturze percepcji. To nie scenografia w tradycyjnym
sensie, lecz świetlny byt, który uczestniczy w ruchu performerki, wpływając
na postrzeganie ciała i kształtując dramaturgię przestrzeni.

Kostium performerki – jasnoniebieska sukienka o prostej, funkcjonalnej
formie – stanowi wizualne dopełnienie jej emocjonalnej i cielesnej podróży.
Gdy Kraczkowska zwija się jak z bólu, materiał stroju zdaje się kurczyć, jakby
reagując na intensywność przeżywanego afektu. Jego prostota i faktura
przywodzą na myśl cienką, przezroczystą reklamówkę, która zmniejsza się
pod wpływem ciepła. Ten obraz materialnego napięcia staje się metaforą
wewnętrznego skurczu, procesu, w którym ciało i emocja stapiają się w
jedno. Scenografię i kostiumy zaprojektowała Wiktoria Walendzik, której



praca subtelnie dopełniła ruch i światło, współtworząc atmosferę płynnego
przepływu ciała, światła i przestrzeni scenicznej.

Koniec i wolność w nadmuchanych
kostiumach

Spektakl The End Magdy Jędry i Kasi Kani, współtworzony z zespołem
Nagrobki, opowiada o bolesnym rozczarowaniu i próbach pogodzenia się z z
nieuchronnym końcem. Choć jego struktura pozostaje otwarta, wyraźnie
wyczuwalny jest rytm opowieści o stracie i poszukiwaniu równowagi. Scenę
wypełniają dmuchane obiekty o różnych kształtach i kolorach: orka, łabędź,
różowe skrzydła, a także koła i poduszki, które wyglądają jak porzucone na
plaży lub opuszczonym placu zabaw. Przypominają dziecięce zabawki,
przywołując echo beztroskiej fantazji, która została już utracona.
Performerki i performerzy ubrani są w dmuchane kostiumy. Kamizelki i
kurtki wykonane z lateksu i gumy powoli tracą powietrze, flaczeją, stają się
smutne i nieporadne. Razem z nimi opadają sceniczne obiekty, tworząc obraz
przemijania i utraty dawnej radości. Można by je jeszcze nadmuchać, ale
wydają się już zmęczone, jakby same poddawały się sile czasu. I czy w ogóle
warto, skoro koniec i tak przyjdzie?

Spektakl rozpoczyna się spokojnie, twórczynie i twórcy wprowadzają widza
w delikatny, wyczekujący nastrój. Performerki w dmuchańcach oraz muzycy,
Maciej Salamon i Adam Witkowski, poruszają się powoli i jednocześnie grają
na instrumentach, wypracowując wspólny rytm. Po jakimś czasie zaczynają
wypuszczać powietrze z kostiumów, a muzyka łączy się z tym dźwiękiem,
tworząc pulsującą, rytmiczną dynamikę sceny. Salamon i Witkowski coraz
mocniej angażują się w grę, wykorzystując instrumenty do podkreślenia



wybuchowej, punkowej ekspresji performerów. Pojawia się śmiech, narasta
intensywność. Ruchy stają się gwałtowniejsze, ciała reagują w pełni na
energię sceny. To moment uwolnienia, w którym wszelkie wcześniejsze
napięcia i narzucone ramy zostają odrzucone, a performerki i performerzy
odzyskują przestrzeń dla swobodnej ekspresji. Z czasem energia zaczyna się
organizować, performerki zdejmują z siebie dmuchańce, jakby zrzucały
warstwę sztuczności i uwalniały się od narzuconych form, próbując wydostać
się z ograniczeń własnej roli scenicznej.

W spektaklu obecny jest lament, który przenika całą strukturę działania
performerów. Nie jest to jedynie aspekt muzyczny – piosenki Nagrobków
mają formę lamentów, a performerzy często wykonują gesty lamentacyjne:
opadanie ciała, wyciąganie rąk, powolne wzdychanie, które w połączeniu z
dźwiękiem sprawiają wrażenie ciągłego przenikania smutku i napięcia. Gest
zdejmowania nadmuchanych kostiumów staje się metaforą uwalniania się od
narzuconych form i ograniczeń, a dźwięk uchodzącego powietrza znakomicie
sygnalizuje ulotność i przemijanie. Szum wypełniający przestrzeń i rytm
działań performerów działa jak komentarz do współczesnej egzystencji:
nawet w momentach rozluźnienia, śmiechu czy zabawy ciało i emocje
pozostają naznaczone presją – wynikającą zarówno z wymogów
synchronizacji i kontrolowania scenicznych obiektów, jak i z symbolicznego
ciężaru oczekiwań społecznych. Lament w tym kontekście nie jest jedynie
żałobny: symbolizuje kondycję współczesnego człowieka żyjącego w kulturze
nadmiaru, w rytmie nieustannych wymagań i stymulacji, w której radość i
zabawa są splecione z poczuciem obowiązku i nieustannego wysiłku.

Wciąż myślę o tym, dlaczego jako dziecko tak rzadko korzystałam z
dmuchańców. Po części to właśnie The End obudził we mnie tę nostalgię, ale
nie za konkretnym przedmiotem, a za niespełnioną możliwością. W kulturze



kapitalizmu uczymy się, że każdy koniec powinien mieć pozytywne
rozwiązanie, szczęśliwe zakończenie, które oswaja stratę. Tymczasem
spektakl Jędry i Kani rozbraja ten mit, pokazując, że koniec może być po
prostu końcem – nie tragedią i nie katharsis, ale chwilą bezsensu, która też
ma prawo istnieć.

Z chaosu dźwięków i cichnących ruchów wyłania się refleksja nad
współczesnym wyobrażeniem szczęścia, które obiecuje sukces i perfekcyjne
zakończenie, a w rzeczywistości często zasłania zwykłe, codzienne
doświadczenia i materialność życia. W połowie spektaklu następuje
przełamanie: cisza, w której jedna z performerek zaczyna wymieniać
przedmioty z przestrzeni: „siwe włosy Adama”, „jego dłonie trzymające pałki
perkusyjne”, „stół”. Ten prosty, niemal rytualny gest przywraca fizyczną
obecność rzeczy, które zwykle giną w natłoku oczekiwań i narracji o
sukcesie. Pojawia się też cień anhedonii – niemożności pełnego odczuwania
przyjemności. Nie jest ona werbalizowana, lecz zawarta w ruchu: w tej
sekwencji choreograficznej Jędra i Kania podnoszą się i upadają – najpierw
jedna, potem druga. Gdy jedna upada, druga próbuje ją podnieść,
podtrzymać, ale potem sama bezwładnie pada na podłogę. Ruchy te
powtarzają się w kółko, tworząc obraz zawieszenia między pragnieniem
radości a ograniczeniami ciała i emocji, między wolnością a niemożnością
pełnego jej przeżycia. Ten powtarzalny cykl staje się metaforą napięcia
między pragnieniem życia a jego rzeczywistymi ograniczeniami.

W finale Jędra i Kania ponownie tworzą duet o współistnieniu i kruchości. Ich
ruch staje się prostszy, bardziej ludzki, jakby przeszły przez koniec i znalazły
się po jego drugiej stronie, już nie w sprzeciwie, ale w zgodzie. Ich ruchy
splatają się w rytuale współistnienia: gdy jedna wstaje, druga się przewraca,
gdy jedna podnosi, druga pomaga. W tym cielesnym dialogu można dostrzec



antropologiczną opowieść o zależności, o wspólnocie w obliczu końca, o
kruchości ciała, które jest jednocześnie źródłem życia i jego ograniczeniem.
Kilkakrotnie powtarza się wers: „Miał być orzeł, a jak zwykle wypada
reszka”. Performans nie oferuje happy endu. Zamiast tego proponuje coś
bardziej ludzkiego: pogodzenie się z przypadkiem, z końcem, z
niedoskonałością. Może więc między mechanizmem zaprzeczania a
katastroficznym oczekiwaniem istnieje jeszcze inna opcja – taka, która
pozwala pozostać z końcem, nie uciekać przed nim, lecz zobaczyć w nim
możliwość początku.

Wzór cytowania:

Kmiecik, Katarzyna, Dotyk końca, „Didaskalia. Gazeta Teatralna” 2025, nr 190,
https://didaskalia.pl/pl/artykul/dotyk-konca.

Autor/ka
Katarzyna Kmiecik – studentka kulturoznawstwa – tekstów kultury UJ.

Źródło: https://didaskalia.pl/artykul/dotyk-konca


